# **TEXTURA JOURNAL**

# P-ISSN 2722-4775 E-ISSN 2722-4120 Online since June 2020 at http://journal.piksi.ac.id/index.php/TEXTURA

Volume 2 No.2, December 2021 Page 37-54

# ANALISIS MAKNA KATA KEBAIKAN DAN KEBURUKAN DALAM AL-QURAN MELALUI PENDEKATAN HERMENEUTIKA

# <sup>[1]</sup>Nuha Nur Ilmi <sup>[2]</sup>Rifa Aulia Zahra <sup>[3]</sup>Risma Arliana Rosadi <sup>[1][2][3]</sup>Universitas Islam Negeri Sunan Gunung Djati

E-mail: nuhaa.nurilmi@gmail.com<sup>[1]</sup>, rifaauliazahra@gmail.com<sup>[2]</sup>, arlianarisma@gmail.com<sup>[3]</sup>

# Abstract

The study was entitled "Analyzing The Meaning of The Words of Good and Bad in the Al-Quran by The Hermeneutical Approach" that had a purpose to study the meaning of the words good and bad in the Al-Quran. The research methods used are qualitative approaches and apply descriptive methods in the compiling of this article where this study is the data that results from descriptive data relating to the few words derived from the data of writing, words and documents that come from a well-researched and reliable source. This study suggests that a single word in the Al-Quran can have a different meaning, so a word that has the same meaning may have varying wording. Therefore, the Revelations of the words of good and evil contained in the Al-Quran will be discussed in this study.

# **Abstrak**

Penelitian ini berjudul "Analisis Makna Kata Kebaikan dan Keburukan dalam Al-Quran melalui Pendekatan Hermeneutika" yang memiliki tujuan untuk mengkaji makna makna kata kebaikan dan keburukan dalam Al-Quran. Metode penelitian yang digunakan ini adalah metode pendekatan kualitatif dan menerapkan metode deskriptif dalam menyusun artikel ini dimana penelitian ini data yang dihasilkan berupa data deskriptif yang berkaitan dengan makna terhadap beberapa kata yang diperoleh dari data-data berupa tulisan, kata-kata dan dokumen yang berasal dari sumber yang telah diteliti dan dapat dipercaya. Hasil penelitian ini menunjukan bahwa satu kata yang ada di dalam Al-Quran dapat memiliki makna yang berbeda, sehingga kata yang mempunyai arti sama bisa jadi memiliki pilihan kata yang bervariasi. Oleh karena itu pemaparan mengenai kata-kata kebaikan dan keburukan yang ada di dalam Al-Quran akan dibahas dalam penelitian ini.

# **PENDAHULUAN**

Al-Quran merupakan kitab suci yang diturunkan oleh Allah melalui Nabi Muhammad SAW. Al-Quran adalah kitab suci terakhir yang dijadikan sebagai pedoman hidup. Menurut Shihab M. Quraish (1996) secara harfiah Al-Quran mempunyai arti bacaan yang sempurna. Al-Quran adalah nama pilihan Allah yang tepat. Tidak ada bacaan yang menyamai Al-Quran semenjak manusia mengenal baca tulis lima ribu tahun lalu karena Al-Quran merupakan bacaan

yang sempurna dan mulia. Adapun menurut Anshori (2013) Al-Quran menghimpun huruf, kata, serta kalimat secara sistematis sehingga dapat tersesun dengan benar serta rapi. Sedangkan menurut istilah Al-Quran adalah qodim yang memiliki sifat doktrin pada maknamakna dan makna universalnya saja, serta teteap menilai qodim terhadap lafalnya (Rosa, 2015). Dengan demikian maka dapat dikatakan bahwa Al-Quran merupakan kitab suci yang diturunkan

kepada Nabi Muhammad SAW. yang memiliki sususan tertib dan rapi.

Al-Ouran merupakan mukjizat terbesar yang diberikan kepada Nabi Muhammad SAW. yang digunakan untuk menentang orang-orang Arab. Sebagimana menurut Al Qattan (2005) bahwa Al-Quran digunakan sebagai penentang orang-orang Arab namun mereka tidak sanggup padahal tingkat fasahah dan balaghah mereka tinggi. Selain itu, Al-Ouran disebut mukiizat karena ia berbeda dengan kita-kitab yang pernah diturunkan sebelumya. Adapun mukiizat yang terkandung dalam Al-Quran terdiri dari berbagai aspek pemberitaan, bahasa, pemaparan, dan lain sebagainya (M. Quraish, 1988). Jadi, Al-Quran merupakan suatu mukjizat yang diturunkan Muhammad SAW. kepada Nabi untuk menantang orang-orang Arab.

Salah satu kemukjizatan Al-Quran dalam segi Bahasa Arab meliputi susunan yang indah serta kejaiban di dalamnya yang melampaui batas para ahli Bahasa Arab untuk menyamai Al-Quran. Sehingga memahami unsur kebahasaan dalam Al-Quran diperlukan kajian yang mendalam. Begitu juga dengan memahami kata-kata kebaikan dan keburukan yang terdapat di dalam Al-Ouran.

Kata-kata kebaikan dan keburukan yang terdapat di dalam Al-Quran memiliki komponen masing-masing. Al-Quran menghimpun huruf, kata, serta kalimat secara sistematis sehingga dapat tersesun dengan benar serta rapi (Anshori, 2013). Setiap kata memiliki sebuah makna. Hal ini didukung oleh pernyataan (Zainal Arif, Adi Abdurrahman, 2021) setiap kata memiliki makna dan makna terdiri dari komponen. Sehingga dalam memahami makna pada katakata kebaikan dan keburukan yang ada di dalam Al-Quran perlu mengetahui komponen makna pada kata tersebut. Menurut Palmer (1989) komponen merupakan keseluruhan makna dari kata yang terdiri dari sejumlah elemen yang memiliki perbedaan ciri. Dengan demikian dapat disimpulkan bahwa kata yang terdapat di dalam Al-Quran memiliki makna, begitu juga dengan kata-kata kebaikan dan keburukan.

Kata kebaikan merupakan kata yang memiliki makna terpuji atau baik. Kebaikan juga bermakna sesuatu yang harus dilaksanakan. Kebaikan dapat didasarkan pada perbuatan atau suatu hal yang seasuai dengan pentunjuk syari'at dan akal sehat. Kebaikan akhlak merupakan kebaikan yang berdasar pada syara' serta akal sehat (Enoh, 2007). Oleh karena itu, dapat

disimpulkan bahwa kebaikan ada suatu perbuatan atau hal baik yang harus dilaksanakan, serta perbuatan tersebut sesuai dengan akal sehat dan syari'at.

Sedangkan kata keburukan merupakan kebalikan dari kebaikan yaitu kata yang bermakna tidak terpuji atau buruk. Keburukan merupakan suatu hal yang harus ditinggalkan. Sebagaimana (Syah, 2017) mengatakan bahwa keburukan merupakan sesuatu yang harus ditinggalkan dan dibenci. Oleh karena itu dapat kita simpulkan bahwa keburukan merupakan suatu perbuatan tercela yang harus ditinggalkan.

Dalam menjelaskan kata kebaikan dan keburukan Al-Quran menggunakan banyak istilah sehingga kata-kata kebaikan dan keburukan yang terdapat di dalam Al-Quran ada banyak macam seperti al-khair, al-ihsan, dan alma'ruf pada kata-kata kebaikan serta asysayyi'ah, al-syarr, dan al-fahsya pada kata-kata keburukan.

Dengan demikian, kata kebaikan dan keburukan yang ada di dalam Al-Quran memiliki berbagai macam bentuk. Satu kata yang ada di dalam Al-Quran dapat memiliki makna yang berbeda, sehingga kata yang mempunyai arti sama bisa jadi memiliki pilihan kata yang bervariasi. Oleh karena itu pemaparan mengenai kata-kata kebaikan dan keburukan yang ada di dalam Al-Quran akan dibahas dalam penelitian ini.

# **METODE**

Dalam proses penyusun artikel, peneliti menggunakan pendekatan kualitatif menerapkan metode deskriptif dalam menyusun artikel ini. Alasan peneliti menggunakan pendekatan tersebut adalah karena dalam penelitian ini data yang dihasilkan berupa data yang berkaitan dengan makna deskriptif terhadap beberapa kata yang diperoleh dari datadata berupa tulisan, kata-kata dan dokumen yang berasal dari sumber yang telah diteliti dan dapat dipercaya. Artikel mendeskripsikan ini mengenai makna dari Kata Kebaikan dan Keburukan dalam Al-Quran.

Sumber data dalam penelitian ini berupa kata-kata yang tercantum dalam kitab suci Al-Quran yang dianggap memenuhi prinsip kebaikan dan keburukan, yakni kata Al-Khair, Al-Ma'ruf, dan Al-Ihsan yang termasuk ke dalam kelompok kata kebaikan serta kata Al-Sayyiah, Al-Fahsya, Al-Syarr yang termasuk ke dalam kelompok kata keburukan. Teknik

pengumpulan data yang digunakan dalam penelitian ini adalah teknik simak dan teknik catat. Menurut (Lismanda, 2017), teknik catat merupakan teknik pengumpulan data dengan cara menggunakan buku-buku literatur, ataupun bahan pustaka, kemudian mencatatnya atau mengutip pendapat para ahli yang ada di dalam buku tersebut untuk memperkuat landasan teori dalam penulisan artikel ilmiah.

Teori yang digunakan untuk mendukukung pengerjaan artikel ini adalah teori hermeneutika. Teori hermeneutika adalah teori yang biasa digunakan untuk penafsiran sebuah kajian. Teori hermeneutika adalah pendekatan yang digunakan dalam kajian ilmiah tentang penafsiran teks-teks suci, dan erat kaitannya dengan pemahaman bahasa (Faruki, 2019).

Adapun langkah-langkah yang dilakukan untuk mengolah data-data yang diperlukan dalam artikel ini adalah dengan melalui empat tahap, yaitu (1) megumpulkan data yang diperlukan, (2) Menggolongan data, (3) Menyajikan data, dan (4) Menganalisis dan penarikan kesimpulan.

# HASIL DAN PEMBAHASAN

# 1. Kata-kata Kebaikan

### a. Al-Ma'ruf

Al-Ma'ruf merupakan kata yang bermakna kebaikan. Kebaikan yang dalam terkandung kata Al-Ma'ruf berhubungan dengan bentuk kebaikan dan ketaatan antara manusia kepada tuhannya yakni Allah Swt. dan perintah-perintahNya agar berpegang teguh kepada al-Quran dan agama-Nya serta perintah untuk tidak berpecah belah atau berselisih antar sesama umat manusia. Maka hal ini sejalan dan sesuai dengan pengertian kata Al-Ma'ruf menurut istilah yang artinya adalah segala bentuk ketaatan, perintah dan perbuatan manusia yang dapat mendekatkan dirinya kepada Tuhan dan yang paling utama adalah mentauhidkan Allah dan beriman kepada-Nya. Selain itu terdapat juga beberapa pengertian Al-Ma'ruf berdasarkan pendapat para ahli yang diambil dari "AMAR NAHI MA'RUF MUNKAR DALAM **PERSPEKTIF AL-QURAN** (STUDI KOMPARATIF DALAM PENAFSIRAN SAYYID QUTHB DAN AL-SYA'RÂWÎ)" karya (Fathaturrohmah, 2018).

1) Ibnul Atsir mengatakan, Al-Ma'ruf adalah mencakup segala hal yang

- berkaitan dengan ketaatan dan pendekatan diri kepada Allah, serta berbuat baik kepada manusia, dan juga melaksanakan segala yang disunnahkan oleh syari'at dan menjauhi segalayang dilarang oleh-Nya.
- 2) Ibnu Jauzi mengatakan, Al-Ma'ruf dikenal kebenarannya oleh setiap orang yang berakal, dan lawannya adalah kemunkaraan.
- 3) Ar-Raghib al-Ashfahani mengatakan, Al-Ma'ruf adalah nama bagi setiap perbuatan baik yang diketahui kebaikannya oleh akal atau syari'at.
- 4) Syaikhul Islam Ibnu Taimiyyah mengatakan, Al-Ma'ruf adalah nama yang mencakup seluruh yang dicintai oleh Allah, berupa iman dan amal shalih.

Menurut al-Zuhaili dalam (Eduwar, 2018), bahwa Al-Ma'ruf merupakan sebuah istilah (term) yang selalu bersanding dengan kata Al-Munkar sehingga menjadi Al-Ma'ruf Wa Al-Munkar. Istilah tersebut merupakan istilah yang merujuk pada istilah kebaikan dan keburukan. Meskipun Al-Ma'ruf adalah sebuah istilah yang disandingkan dengan Al-Munkar, namun kata Al-Ma'ruf juga banyak disebutkan dalam Al-Quran. Berdasarkan hasil pencarian kata Makruf dalam Al-Al-Ma'ruf tanpa derivasinya Ouran. disebutkan sebanyak 10 ayat dalam 5 surah Al-Quran, yaitu terdapat pada QS. Ali-'Imran: 104, QS. Ali-'Imran: 110, QS. Ali-'Imran: 114, OS. Al-'Araf: 157, OS. Al-'Araf: 199, QS. At-Taubah: 67, QS. At-Taubah: 71, QS. At-Taubah: 112, QS. Al-Hajj: 41, dan terakhir pada QS. Luqman: 17.

1). Allah Subhanahu Wa Ta'ala berfirman dalam (QS. Ali 'Imran: Ayat 104)

waltakum mingkum ummatuy yad'uuna ilal-khoiri wa ya-muruuna bil-ma'ruufi wa yan-hauna 'anil-mungkar, wa ulaaa-ika humul-muflihuun

Dan hendaklah di antara kamu ada segolongan orang yang menyeru kepada kebajikan, menyuruh (berbuat) yang makruf, dan mencegah dari yang mungkar. Dan mereka itulah orang-orang yang beruntung.

2). Allah Subhanahu Wa Ta'ala berfirman dalam (QS. Ali 'Imran: Ayat 110)

كُنْتُمْ خَيْرَ أُمَّةٍ أُخْرِجَتْ لِلنَّاسِ تَأْمُرُونَ بِاللَّهِ \*
لَمُعُرُوْنِ وَتَنْهَوْنَ عَنِ الْمُنْكَرِ وَتُؤْمِنُوْنَ بِاللَّهِ \*
وَلَوْ أُمَنَ آهُلُ الْكِتْبِ لَكَانَ خَيْرًا لَّهُمْ \* مِنْهُمُ
الْمُؤْمِنُوْنَ وَآكُثُوهُمُ الْفْسِقُوْنَ ﴿١١﴾

kungtum khoiro ummatin ukhrijat lin-naasi ta-muruuna bil-ma'ruufi wa tan-hauna 'anil-mungkari wa tu-minuuna billaah, walau aamana ahlul-kitaabi lakaana khoirol lahum, min-humul-mu-minuuna wa aksaruhumul-faasiquun

Kamu (umat Islam) adalah umat terbaik yang dilahirkan untuk manusia, (karena kamu) menyuruh (berbuat) yang makruf, dan mencegah dari yang mungkar, dan beriman kepada Allah. Sekiranya Ahli Kitab beriman, tentulah itu lebih baik bagi mereka. Di antara mereka ada yang beriman, namun kebanyakan mereka adalah orang-orang fasik.

3). Allah Subhanahu Wa Ta'ala berfirman dalam (QS. Ali 'Imran: Ayat 114)

يُؤْمِنُوْنَ بِاللهِ وَالْيَوْمِ الْأَخِرِ وَيَأْمُرُوْنَ بِا لَهُ اللهِ وَالْيَوْمِ الْأَخِرِ وَيَأْمُرُوْنَ بِا لَهُ اللهِ الْمُنْكَرِ وَيُسَارِعُوْنَ فِي لَمُعَرُوْنِ وَيُسَارِعُوْنَ فِي الْمُنْكَرِ وَيُسَارِعُوْنَ فِي الْمُنْكَرِ وَيُسَارِعُونَ فِي الْمُنْكَرِ وَيُسَارِعُونَ فِي الْمُنْكَرِ وَيُسَارِعُونَ فِي اللهِ الْمُعْرِقِينَ فِي اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ ا

yu-minuuna billaahi wal-yaumil-aakhiri wa ya-muruuna bil-ma'ruufi wa yan-hauna 'anil-mungkari wa yusaari'uuna fil-khoiroot, wa ulaaa-ika minash-shoolihiin

Mereka beriman kepada Allah dan hari Akhir, menyuruh (berbuat) yang makruf, dan mencegah dari yang mungkar dan bersegera (mengerjakan) berbagai kebajikan. Mereka termasuk orang-orang saleh.

4). Allah Subhanahu Wa Ta'ala berfirman dalam (QS. Al-A'raf: Ayat 157)

اَلَّذِينَ يَتَّبِعُونَ الرَّسُولَ النَّبِيَّ الْأُمِيَّ الَّذِيُ

يَجِدُونَهُ مَكْتُوبًا عِنْدَهُمْ فِي التَّوْزِيةِ وَالْإِنْجِيْلِ

يَأْمُرُهُمْ بِالْمَعُرُونِ وَيَنْهُ هُمْ عَنِ الْمُنْكَرِ وَيُحِلُ

لَهُمُ الطَّيِّلِتِ وَيُحَرِّمُ عَلَيْهِمُ الْخَلْئِثَ وَيَضَعُ

عَنْهُمُ الطَّيِّلِتِ وَيُحَرِّمُ عَلَيْهِمُ الْخَلْئِثَ وَيَضَعُ

عَنْهُمُ الطَّيِّلِتِ وَيُحَرِّمُ عَلَيْهِمُ الْخَلْئِثَ عَلَيْهِمُ "فَا

تَذِيْنَ امْنُوا بِهِ وَعَذَّرُوهُ وَنَصَرُوهُ وَ اتَّبَعُوا النَّوْرَ

الَّذِيْنَ امْنُوا بِهِ وَعَذَّرُوهُ وَنَصَرُوهُ وَ اتَّبَعُوا النَّوْرَ

الَّذِيْنَ الْمُفْلِحُونَ \* ﴿١٥٤﴾

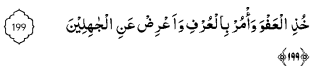
allażiina

157 }

yattabi'uunar-rosuulan-nabiyyal-ummiyyallażii yajiduunahuu maktuuban 'ingdahum fit-taurooti wal-ingjiili ya-muruhum bil-ma'ruufi wa yan-haahum 'anil-mungkari wa yuḥillu lahumuth-thoyyibaati wa yuḥarrimu 'alaihimul-khobaaa-isa wa yadho'u 'an-hum ishrohum wal-aghlaalallatii kaanat 'alaihim, fallażiina aamanuu bihii wa 'azzaruuhu wa nashoruuhu wattaba'un-nuurollażiii ungzila ma'ahuuu ulaaa-ika humul-mufliḥuun

(Yaitu) orang-orang yang mengikuti Rasul, Nabi yang ummi (tidak bisa baca tulis) yang (namanya) mereka dapati tertulis di dalam Taurat dan Injil yang ada pada mereka, yang menyuruh mereka berbuat yang makruf dan mencegah dari yang mungkar, dan yang menghalalkan segala yang baik bagi mereka dan mengharamkan segala yang buruk bagi mereka, dan membebaskan beban-beban dan belenggu-belenggu yang ada pada mereka. Adapun orang-orang yang beriman kepadanya, memuliakannya, menolongnya, dan mengikuti cahaya yang terang yang diturunkan kepadanya (Al-Qur'an), mereka itulah orang-orang beruntung.

5). Allah Subhanahu Wa Ta'ala berfirman dalam (QS. Al-A'raf: Ayat 199)



khużil-'afwa wa-mur bil-'urfi wa a'ridh 'anil-jaahiliin

Jadilah pemaaf dan suruhlah orang mengerjakan yang makruf, serta jangan pedulikan orang-orang yang bodoh.

6). Allah Subhanahu Wa Ta'ala berfirman dalam (QS. At-Taubah: Ayat 67)



# do بِقُوْنَ وَالْمُنْفِقْتُ بَعْضُهُمْ مِنْ بَعْضٍ مُنَ الْمَعْضِ مُنَ الْمَعْرُوْفِ (الْمَائِكُو وَيَنْهَوُنَ عَنِ الْمَعْرُوْفِ (اللهَ فَنَسِيَهُمُ أُلِنَّ فَسُوا اللهَ فَنَسِيَهُمُ أُلِنَ فَسُوا اللهَ فَنَسِيَهُمُ أُلِنَّ النَّهُ فَنَسِيَهُمُ أُلِنَ فَيُونَ هُمُ الْفُسِقُونَ ﴿١٧﴾

al-munaafiquuna wal-munaafiqootu ba'dhuhum mim ba'dh, ya-muruuna bil-mungkari wa yan-hauna 'anil-ma'ruufi ' yaqbidhuuna aidiyahum, nasulloha fa nasiyahum, innal-munaafiqiina humul-faasiquun

Orang-orang munafik laki-laki dan perempuar satu dengan yang lain adalah (sama), mereka menyuruh (berbuat) yang mungkar dan mencegah (perbuatan) yang makruf dan menggenggamkan tangannya (kikir). Mereka melupakan Allah, maka Allah melupakan mer (pula). Sesungguhnya orang-orang munafik it orang-orang yang fasik.

7). Allah Subhanahu Wa Ta'ala berfirman dalam (QS. At-Taubah: Ayat 71)

وَالْمُؤْمِنُوْنَ وَالْمُؤْمِنْتُ بَعْضُهُمْ اَوْلِيَآءُ بَعْضٍ ُ
يَأْمُرُوْنَ بِالْمَعْرُوْفِ وَيَنْهَوْنَ عَنِ الْمُنْكَرِ
وَيُقِيْمُوْنَ الصَّلُوةَ وَيُؤْتُوْنَ الذَّكُوةَ وَيُطِيْعُوْنَ اللَّهُ
وَرُسُوْلَهُ ۗ أُولِٰنِكَ سَيَرْحَمُهُمُ اللَّهُ ۗ إِنَّ اللَّهَ عَزِيْرٌ
حَكِيْمٌ ﴿اللهُ

wal-mu-minuuna wal-mu-minaatu ba'dhuhum auliyaaa-u ba'dh, ya-muruuna bil-ma'ruufi wa yan-hauna 'anil-mun\(\overline{g}\)kari wa yuqiimuunash-sholaata wa yu-tuunaz-zakaata wa yuthii'uunalloha wa rosuulah, ulaaa-ika sayar-hamuhumulloh, innalloha 'aziizun hakiim

Dan orang-orang yang beriman, laki-laki dan perempuan, sebagian mereka menjadi penolong bagi sebagian yang lain. Mereka menyuruh (berbuat) yang makruf, dan mencegah dari yang mungkar, melaksanakan sholat, menunaikan zakat, dan taat kepada Allah dan Rasul-Nya. Mereka akan diberi rahmat oleh Allah swt. Sungguh, Allah Maha Perkasa lagi Maha Bijaksana.

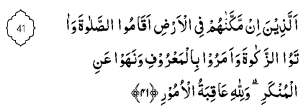
8). Allah Subhanahu Wa Ta'ala berfirman dalam (QS. At-Taubah: Ayat 112)

اَلتَّاَيْئِوْنَ الْعٰبِدُونَ الْحٰبِدُونَ السَّائِحُونَ الرُّكِعُونَ السُّجِدُونَ الْأَمِرُونَ بِالْمَعُرُونِ وَا لنَّاهُوْنَ عَنِ الْمُنْكِرِ وَالْحٰفِظُونَ لِحُدُودِ اللهِ \* وَبَشِّرِ الْمُؤْمِنِيْنَ ﴿١١٣﴾

attaaa-ibuunal-'aabiduunal-ḥaamiduunas-saa a-iḥuunar-rooki'uunas-saajiduunal-aamiruuna bil-ma'ruufi wan-naahuuna 'anil-mun\overlightagkari wal-ḥaafizhuuna liḥuduudillaah, wa basysyiril-mu-miniin

Mereka itu adalah orang-orang yang bertobat, beribadah, memuji (Allah), mengembara (demi ilmu dan agama), rukuk, sujud, menyuruh berbuat makruf dan mencegah dari yang mungkar, dan yang memelihara hukum-hukum Allah. Dan gembirakanlah orang-orang yang beriman.

9). Allah Subhanahu Wa Ta'ala berfirman dalam (QS. Al-Hajj: Ayat 41)



allażiina im makkannaahum fil-ardhi aqoomush-sholaata wa aatawuz-zakaata wa amaruu bil-ma'ruufi wa nahau 'anil-mungkar, wa lillaahi 'aaqibatul-umuur

(Yaitu) orang-orang yang jika Kami beri kedudukan di bumi, mereka melaksanakan sholat, menunaikan zakat, dan menyuruh berbuat yang makruf dan mencegah dari yang mungkar; dan kepada Allah-lah kembali segala urusan.

10). Allah Subhanahu Wa Ta'ala berfirman dalam (QS. Luqman: Ayat 17)



# ئَيَّ اَقِمِ الصَّلُوةَ وَأُمُرُ بِالْمَعُرُونِ وَانْهَ عَنِ مُنْكَرِ وَاصْبِرْ عَلَى مَا آصَابَكَ \* إِنَّ ذَٰلِكَ مِنْ عَزُمِ مُوْدِ \* ﴿١٧﴾

yaa bunayya aqimish-sholaata wa-mur bil-ma'ruufi wan-ha 'anil-mungkari washbir 'alaa maaa ashoobak, inna żaalika min 'azmil-umuur

Wahai anakku! Laksanakanlah sholat dan suruhl (manusia) berbuat yang makruf dan cegahlah (mereka) dari yang mungkar dan bersabarlah terhadap apa yang menimpamu, sesungguhnya yang demikian itu termasuk perkara yang pentir

Kata Al-Ma'ruf pada setiap ayat Al-Ouran di atas memiliki makna mengenai perintah Allah kepada umat manusia untuk selalu berbuat hal yang makruf atau baik dan menjauhi hal-hal yang munkar. Jika dilihat, bahkan Allah sendiri pun memerintahkan umat manusia untuk berbuat baik dalam 10 firman-Nya dalam Al-Quran. Pelaksanaan perintah tersebut dalam pandangannya merupakan kewajiban setiap muslim dan menjadi identitas orang mukmin (Syeikh, 2018). Sehingga hal tersebut mengajarkan kepada kita bahwa pentingnya bagi kita semua untuk berbuat kebaikan kepada Allah atau sesama manusia dan kita sebagai umat manusia dan hamba Allah untuk melaksanakan kewajiban yang telah Allah Swt. perintahkan dalam Al-Quran.

# b. Al Khair

Kata *khair* ialah kata yang komprehensif dalam mengatakan suatu yang menyejukan, berdampak positif ataupun negatif. Al- Khair disebut universal yang dimaksud dengan suatu yang disukai. Tetapi, jika kita memandang makna al- khair di Al-Quran, hingga hendak ditemui maksud dari makna yang bermacam- macam (Enoh, 2007). Diawali dari arti alkhair yang bermakna spiritual diantaranya: Islam, Al-Quran, Iman, al- hikmah, keta' atan dan amal baik, melakukan keadilan, pahala, keahlian. power, kemenangan, baik di dunia serta akhirat. al khair pula bisa dimaksud spesial serta bertabiat material semacam hidangan, harta yang banyak kebun dsb.

Khair terdiri dari 2: Satu, khair mutlaq, ialah suatu yang disenangi di tiap kondisi

apapun semacam surga. 2. *khair* muqayyad, yaitu baik serta kurang baik yang saling berkaitan, ialah suatu yang *khair* paling utama dalam arti yang spesial dan dapat membagikan kebaikan pula keburukan, contohnya harta yang banyak. 1 Harta yang melimpah dapat bermanfa' at untuk seorang, dengan harta melimpah seorang dapat murah hati, menolong orang yang lagi kesusahan. Selain itu, harta melimpah bisa membuat seorang angkuh, berlagak sombong, serta hidup berhura-hura. (Fadil, 2019)

Mayoritas makna al-khair pada al-Qur'an tiba dalam wujud ism tafd{i>l artinya lebih baik ataupun sangat baik. Ada pula kegiatan kegiatan yang dikira lebih Al-Ouran bagus dalam diantaranya Melakukan amalan hukumnya yang taawwu', Melakukan puasa untuk musafir yang sanggup lebih baik daripada berbuka, Bersedekah dengan sembunyi lebih baik daripada menampakkannya, Tidak kurangi timbangan serta tidak mengganggu alam., Berjihad di jalur Allah, Memasuki rumah persetujuan memohon mengucapkan salam, tidak melihatkan aurat lebih bagus untuk lanjut usia daripada melihatkan auratnya, Dan kepada Rasul harus beriman lebih baik daripada kepada kafir, Menyudahi berkata Allah terdapat 3, Membagikan hak- hak saudara, Pahala di sisi Allah. Bisikan kepada kebaikan, perdamaian, Karunia serta rahmat Allah, orang yang beriman dan bertakwa akan mendapat Pahala akhirat, Ibadah ibadah saleh yang harus dilakukan, Rezeki dari Allah, Nabi Sulaiman diberi pemberian dari Allah itu lebih baik dari pada yang diberikan kebanyak orang kafir (Enoh, 2007).

Makna khair pada wujud ism tafd{i>l yang artinya lebih yang berisi banyak perbuatan baik yang lebih spesifik yang dipilihkan Allah buat kita sebagai manusia serta manusia dianugerahi peluang buat memutuskan, semacam berpuasa itu lebih baik untuk musafir dibanding tidak berpuasa. Adakalanya perbuatan baik ialah suatu perintah dari Allah buat dilakukan, contoh nya seperti bertaubat serta beriman itu lebih baik ketimbang senantiasa pada kondisi kafir.

Seluruh perbuatan yang dinyatakan sangat baik pada Al-Quran ada 9 (Enoh, 2007). Kebanyakan dipakai buat

menampilkan watak Allah semacam: Allah adalah Pemberi rezeki, Pemberi ampun, Pemberi keputusan, Hakim, Pelindung serta Penjaga. Ada 2 hal yang harus dilakukan manusia, ialah: bertakwa dan pakaian yang terbaik adalah pakaian bertakwa. Juga umat yang terbaik di muka bumi adalah umat islam.

Kebaikan kebaikan untuk manusia adalah perbuatan yang lebih baik dan sangat baik.. Di antaranya adalah pahala di sisi Allah, baik itu di dunia maupun di akhirat semacam surga, ampunan, karunia dan rahmat- Nya. Buat memperoleh kebaikantersebut manusia kebaikan haruslah perintahmematuhi serta melakukan yang sudah dipilihkan perintah Allah tersebut.

Meski perbuatan tersebut memiliki kebaikan, tetapi tidak seluruh orang melakukannya. Perihal ini ditegaskan (Ainiyah, n.d.) Allah dalam al- Baqarah ayat 216:

كُتِبَ عَلَيْكُمُ الْقِتَالُ وَهُو كُرُهٌ لَّكُمُ ۚ وَعَلَى اَنْ (216)
تَكُرَهُوْ اشَيْئًا وَّهُوَ خَيْرٌ لَّكُمُ ۚ وَعَلَى اَنْ تُحِبُّوُا
شَيْئًا وَّهُوَ شَرَّ لَكُمُ ۗ وَاللَّهُ يَعْلَمُ وَانْتُمُ لَا

تَعْلَمُونَ ۚ ﴿٢١٦﴾

kutiba 'alaikumul-qitaalu wa huwa kur-hul lakum, wa 'asaaa ang takrohuu syai-aw wa huwa khoirul lakum, wa 'asaaa ang tuḥibbuu syai-aw wa huwa syarrul lakum, wallohu ya'lamu wa angtum laa ta'lamuun

Diwajibkan atas kamu berperang, padahal itu tidak menyenangkan bagimu. Tetapi boleh jadi kamu tidak menyenangi sesuatu, padahal itu baik bagimu, dan boleh jadi kamu menyukai sesuatu, padahal itu tidak baik bagimu. Allah mengetahui, sedang kamu tidak mengetahui.

Sungguh hakikatnya yang mengenali baik dan buruknya sesuatu ialah hanya Allah. Ini dapat dilihat ketika seorang khair dibagi 2; yaitu ialah seorang khair yang bertabiat spiritual serta bertabiat material, hingga khair yang bertabiat spiritual sangat banyak daripada khair yang bertabiat material. Khair yang bertabiat spiritual ada 15, sedangkan khair yang bertabiat material hanya ada 5.

Sesuatu yang *khair* bagi syar' i tidaklah seluruh orang menyetujuinya, dia memerlukan suatu uraian dalil. Seperti halnya dalam sebuah jihad, menggunakan pakaian takwa, memilah pendamping, dan lain- lain. Sebagian daripada manusia merasa enggan serta tidak mau untuk berbuat jihad di jalan Allah, sebab berjihad dapat melenyapkan sebuah harta barang bahkan nyawa sekalipun. (muliyadi et al., 2015)

Sama halnya pula dalam memilah pendamping, umumnya dimensi dalam manusia untuk memilah pendamping dilihat dari kecantikan ataupun keelokan wajahnya. Tetapi dalam Al-Quran memiliki patokan tertentu dalam perihal tersebut, yaitu adalah Iman. QS. Al- Baqarah (seorag budak- budak wanita yang beriman lebih baik dari budak- budak musyrik meski mereka mengagumkanmu). (Ainiyah, n.d.)

Kata *Al-Khair* termasuk *mutarâdif* yang artinya memiliki sinonim didalam Al-quran. Secara umum kata al-khair diatikan "kebaikan". Tapi, jika ditelusuri setiap kata memikiki ciri yang dapat membedakan satu sama lain. Diantaranya: Thayyibun, Husnun, Birrun, Ma'ruffun. (Fadil, 2019)

# c. Al-Ihsan

Perbuatan yang baik atau al ihsan adalah lawan kata dari perbuatan jahat atau al isaa-ah, yang mengacu pada perbuatan seseorang untuk berbuat baik dan mencegah kejahatan seseorang. Dia menggunakan kekayaan, kemuliaan, kebijaksanaan, dan tubuh untuk menyumbangkan kebaikan kepada hambahamba Allah lainnya, (Pamungkas, 2019).

Ihsan secara linguistik asalnya dari bahasa Arab yaitu ihsanan, yaitu terdiri akan huruf alif, ha, sin, serta nun. Kemudian kalimat masdar yang lafadzna ah sana-yuhsinu-ihsanan, adalah muta'addi (transitif) kemandirian (bi nafsih) atau melibatkan unsur lain (bighairih). Kalimat tersebut mempunyai makna hal yang baik, kebaikan, banyak kegunaan yang lebih, banyak keindahan yang lebih, dan hal yang menyenangkan. Memperbaiki maupun berbuat yang baik juga dapat dimaknai dengan ihsan, (Ainiyah, 2018).

Dalam kenyataannya, arti ihsan mengacu lebih dalam apa yang dikehendaki oleh orang. Pada umunya, demi Allah, manusia yang berbuat baik merupakan ihsan. Walaupun lebih dalam kaitannya bersama perilaku orang-orang, terdapat pula

perilaku baik dilakukan oleh Tuhan Yang Maha Esa berdasarkan pula yang dikatakan oleh Tanthawi Jauhary.

Ihsan terbagi menjadi ihsan Allah (ihsan yangmana dikerjakan oleh Allah) serta ihsan manusia (ihsan yang dikerjakan manusia), hal tersebut dijelaskan oleh Tanthawi Jauhary. Selain itu, beliau membagi al-ihsan menjadi 2 jenis. Yang kesatu, Ihsan alshina'ah wa al- A'mal, yang mana berkaitan dengan hal baik Allah yang berupa dalam ciptaan makhluk-Nya, seperti pada surat ke 32 yaitu As-Sajdah pada ayat ke 7:

allażiii aḥsana kulla syai-in kholaqohuu wa bada-a kholqol-ingsaani ming thiin

yang memperindah segala sesuatu yang Dia ciptakan dan yang memulai penciptaan manusia dari tanah,

Yang nomor dua, *Ihsan alTaah* berupa al ihsan yangmana disempurnakan oleh orang berupa penciptaan nilai tambah dan pelaksanaan ketaatan dengan mewujudkan ketaatan kepada Allah SWT.

Ihsan yang nomor dua ini meupakan perbuatan kebaikan untuk sama sama berusaha memaksimalkan ketaatan yang sempurna, seperti fokus pada hati saat berdoa serta mengikhlaskan saat melakukan sedekah. Kemudian, ada hal yang berbeda dalam pemahaman makna ihsan. Hal itu dilihat dari 2 aspek utama, yaitu cakupan yang luas. Kedua, optimalisasi serta keberlanjutan implementasi. Kedua unsur ini melekat pada ihsan.

Dalam kitab suci Al-Quran ada beberapa hal yang menjeleskan mengenai bentuk-bentuk dari perbuatan ihsan, diantaranya:

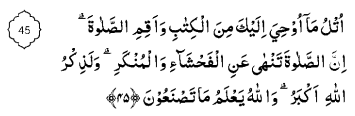
1). Sabar (QS. Al- Baqarah 2 ayat 45)

wasta'iinuu bish-shobri wash-sholaah, wa innahaa lakabiirotun illaa 'alal-khoosyi'iin

Dan mohonlah pertolongan (kepada Allah) dengan sabar dan sholat. Dan (sholat) itu sungguh berat kecuali bagi orang-orang yang khusyuk,

Melakukan penahan terhadap diri dari suatu yang tidak disuka bersama kerdhoan serta pasrah disebut dengan sabar. Dalam beribadah serta melakukan ketaatan terhadap Allah, muslim serta muslimah melakukan menahan diri dari suatu vang digemarinnya. Seorang muslim menahan diri supaya tidak melakukan hal maksiat terhadap Allah, serta dirinya mewajibkan melakukan ibadah. Tuhan kita. tidak memberikan izin bahwa makhluknya mendekati hal maksiat apalagi sampai makhluknya menginginkan ataupun tertarik akan hal maksiat tersebut.

2). Menunaikan Sholat (QS. Al-'Ankabut 29 Ayat 45)

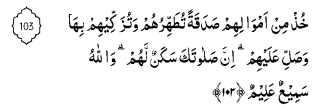


utlu maaa uuḥiya ilaika minal-kitaabi wa aqimish-sholaah, innash-sholaata tan-haa 'anil-faḥsyaaa-i wal-mungkar, walażikrullohi akbar, wallohu ya'lamu maa tashna'uun

Bacalah Kitab (Al-Qur'an) yang telah diwahyukan kepadamu (Muhammad) dan laksanakanlah sholat. Sesungguhnya sholat itu mencegah dari (perbuatan) keji dan mungkar. Dan (ketahuilah) mengingat Allah (sholat) itu lebih besar (keutamaannya dari ibadah yang lain). Allah mengetahui apa yang kamu kerjakan.

Sholat merupakan ibadah yangmana teratur dari beberapa ucapan serta perbuatannya yaitu dimulainya takbir, serta selesai dengan salam, serta melengkapi syarat tertentu.

3). Menunaikan Zakat (QS. At-Taubah ayat 103)



khuż min amwaalihim shodaqotang tuthohhiruhum wa tuzakkiihim bihaa wa sholli 'alaihim, inna sholaataka sakanul lahum, wallohu samii'un 'aliim

Ambillah zakat dari harta mereka guna membersihkan dan menyucikan mereka dan berdoalah untuk mereka. Sesungguhnya doamu itu (menumbuhkan) ketenteraman jiwa bagi mereka. Allah Maha Mendengar, Maha Mengetahui.

Menurut terminologi agama Islam, Zakat adalah kekayaan tingkat tertentu, dibagikan kepada mereka yang berhak untuk memperolehnya, tetapi dengan syarat-syarat tertentu. Aturan Zakat merupakan satu dari lima rukun islam serta semua orang memiliki kondisi cukup.

4). Keyakinan Kepada Hari Akhir (QS. Ar-Rahman 55: Ayat 26-27)

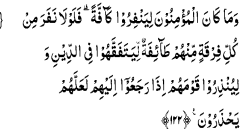
kullu man 'alaihaa faan Semua yang ada di bumi itu akan binasa,

wa yabqoo waj-hu robbika żul-jalaali wal-ikroom

Dan tetap kekal Wajah Tuhanmu yang mempunyai kebesaran dan kemuliaan.

Seorang muslim mengimani bahwa kehidupan dunia ini mempunyai masa akhir yg tidak ada lagi hari setelahnya. Selanjutnya datanglah kehidupan yang kedua, detik-detik menuju negeri akhirat. Kemudian, Allah membangkitkan balik semua mahkluk dengan sekali tiupan dan mengumpulkan mereka di padang menghisap Mahsyar guna mereka, kemudian memberikan ganjaran terhadap orang-orang yg berbuat kebaikan dengan kenikmatan yang kekal disalam surga dan membagi ganjaran terhadap orang-orang yang berbuat dosa menggunakan azab yang menghinakan di dalam akhirat.

5). Jihad (QS. At-Taubah: Ayat 22)



wa maa kaanal-mu-minuuna liyangfiruu kaaaffah, falau laa nafaro ming kulli firqotim min-hum thooo-ifatul liyatafaqqohuu fid-diini wa liyungziruu qoumahum izaa roja'uuu ilaihim la'allahum yaḥzaruun

Dan tidak sepatutnya orang-orang mukmin itu semuanya pergi (ke medan perang). Mengapa sebagian dari setiap golongan di antara mereka tidak pergi untuk memperdalam pengetahuan agama mereka dan untuk memberi peringatan kepada kaumnya jika mereka telah kembali agar mereka dapat menjaga dirinya.

Jihad yg bersifat spesifik, yaitu berperang melawan orang-orang kafir & orang-orang yang memperangi orang Islam hukumnya fardhu kifayah. Jika sebagian sudah mengerjakannya, maka kewajiban ini telah gugur bagi selainnya.

# 6). Infaq

Infaq merupakan amalan yang dikerjakan buat pendekatan dirinya pada Tuhan bersama yang pas kemampuannya serta kemudahannya yang dimiliki, sampai turunnya ayat kewajibannya mengenai rentang sadaqah, yaitu 7 ayat pada surat taubah memperlihatkan mengenai sadagah, serta merupakan ayat dihapuskan aturan dengan ditetapkan aturan baru . Hal tersebut dijelaskan oleh Juwaibir yang meriwayatkan dari adhDhahak.

# II. Kata-Kata Keburukan

a. Sayyi'ah

Arti kata *sayyi' ah* merupakan keburukan. Tapi pada Al-Quran mengalami arti bermacam- macam pada konteks ayat serta hubungannya dengan ayat pada al-quran. Diantaranya (QS. An-Nisa ayat 79)

بَكَ مِنُ حَسَنَةٍ فَمِنَ اللهِ "وَمَا آصَابَكَ مِنْ (79) مِنْ نَـفْسِكَ "وَارْسَلْنُكَ لِلنَّاسِ رَسُوْلًا " اللهِ شَهِيْدًا ﴿٧٩﴾

maaa ashoobaka min hasanating fa min wa maaa ashoobaka ming sayyi-ating fa nafsik, wa arsalnaaka lin-naasi rosuulaa kafaa billaahi syahiidaa

Kebajikan apa pun yang kamu peroleh adali dari sisi Allah dan keburukan apa pun yang menimpamu, itu dari (kesalahan) dirimu sel Kami mengutusmu (Muhammad) menjadi kepada (seluruh) manusia. Dan cukuplah Al yang menjadi saksi.

Dalam OS. An-Nisa ayat 79 dijelaskan bahwasanya khasanah (nikmat) yang diperoleh manusia itu berasal semuanya dari Allah swt dan sayyi'ah (bencana) yang mana menimpa umat manusia itu berasal daripada ulah manusia itu sendiri sedangkan pada ayat sebelumnya yaitu OS. an-Nisa avat 78 dijelaskan bahwa "semuanya itu (datang) dari sisi Allah swt." Menurut pandangan Al-Sadi sebagaimana dikutip oleh Ibnu Taimiyah, "sayyi'ah" di artikan dengan kesulitan dalam hal harta. Sebagaimana dikutip oleh Ibnu Taimiyah, menurut Ibnu Abbas kata "sayyi'ah" diartikan dengan apa yang terjadi yang menimpa pada perang uhud. Kata buruk atau keburukan menurut Izutsu dapat menunjukan dua hal yang sangat sekali berbeda: Disatu pihak, kata ini memiliki arti bahwa suatu peristiwa yang tidak menyenangkan dan tidak dapat diterima dalam kehidupan umat manusia, dan dilain pihak juga, digunakan untuk perbuatan yang "buruk" yang dilakukan oleh manusia atau kehendak Allah swt yaitu, "ma's iyah" (tidak patuh).

Masih berkaitan dengan ayat yang sebelumnya. dalam ayat ini Allah kembali meluruskan kekeliruan mereka vang lain, vaitu vang mereka kira bahwa mereka dapat terhindar dari memperlambat datangnya ajal dengan menghindari peperangan (jihad). (Lubis, 2019) Tidak ada yang dapat menjadi penghalang malaikat maut menialankan tugasnya." Allah Swt berfirman, (QS.Ali Imran:185)

> كُلُّ نَفْسٍ ذَآئِقَةُ الْمَوْتِ ﴿ وَإِنَّمَا تُوَفَّوُنَ الْجُورَكُمُ يَوْمَ الْقِيْمَةِ ﴿ فَمَنْ زُحْزِحَ عَنِ النَّارِ وَالْدُخِلَ الْجَنَّةَ فَقَدُ فَازَ ﴿ وَمَا الْحَيْوِةُ الدُّنْيَآ إِلَّا مَتَاعُ الْغُرُوْدِ ﴿ ١٨٥﴾

kullu nafsing żaaa-iqotul mauut, wa innamaa tuwaffauna ujuurokum yaumal-qiyaamah, fa mang zuḥziḥa 'anin-naari wa udkhilal-jannata fa qod faaz, wa mal-ḥayaatud-dun-yaaa illaa mataa'ul-ghuruur

Setiap yang bernyawa akan merasakan mati.
Dan hanya pada hari Kiamat sajalah diberikan dengan sempurna balasanmu. Barang siapa dijauhkan dari neraka dan dimasukkan ke dalam surga, sungguh, dia memperoleh kemenangan. Kehidupan dunia hanyalah kesenangan yang memperdaya.

Dilihat dari sudut pandang paradigma Islam kata "sayyi'ah" memiliki makna yang ganda. Sehingga hal ini jelas menimbulkan pertanyaan teologis yang sangat sulit. Sebagaimana dalam pendapat Harun Nasution dalam bukunya yang berjudul "Teologi Islam" aliran-aliran sejarah dalam analisa perbandingan, ada dua aliran besar dalam perkembangan pemikiran Islam. Yang pertama, aliran yang bercorak fatalism atau predestimation dan yang kedua adalah aliran yang bercorak free wall yang mana diwakili oleh qodariyah, mu'tazilah dan Maturudiyah samarkand, faham dari fatalism, pada hakikatnya adalah kehendak, potensi dan atau perbuatan manusia itu sebenarnya diciptakan oleh tuhan. Manusia hanyalah sekedar pelaksana daripada kehendak tuhan.

Adapun makna lain dari *sayyi'ah* sebagai berikut:

Makna sayyi'ah berhubungan dengan perbuatan, psikis, perkataan dan nafsu.

- Arti kata *sayyi'ah* yang maknanya akibat terdapat pada:
  - 1. Hisab yang buruk pada QS. Ar Rad: 18.
  - 2. Orang kafir ditimpakan oleh allah berupa siksa dan azab yang buruk dari allah ada pada QS.An Naml: 5, dan juga orang musyrik yang mendapat azab buruk pada QS. Az Zumar: 47, azab pelaku maksiat pada QS.Al;Araf:167, Azab yang keras dari firaun atas orang mukmin pada QS. Al Baqarah 49.
  - Musibah berupa kesusahan pada QS. An Naml: 52, Berbentuk pembunuhan atau kematian pada QS. Ali Imran: 174.
  - 4. Di akhirat akan ditempatkan di tempat yang buruk pada QS.Ar Rad : 25.
- Arti kata *sayyi'ah* yang artinya perbuatan:
  - 1. Melakukan Syirik pada QS. Fatir: 8.
  - 2. Melakukan zina pada QS. Yusuf:25.
  - 3. Melakukan zalim QS.An-nisa: 149.
  - 4. Melakukan Maksiat QS.Al Baqarah 169
  - 5. Mengundurkan bulan bulan yang Haram pada QS. At-Taubah: 37.
- Arti kata sayyi'ah yang berhubungan pada kabar ataupun berita yakni berita kurang baik, semacam berita mengenai lahirnya anak wanita untuk orang pada zaman Jahiliyah pada QS. An Nahl: 59.
- Makna *sayyi'ah* berkaitan dengan perkataan menaruh arti perkataan kurang baik misalnya celaan pada QS. An Nisa: 148.
- Cacat selaku arti yang dari kata sayyiah yang berhubungan dengan fisik pada QS.At Thaha: 22.
- Kata sayyi'ah yang berhubungan dengan nafsu, kata sayyi'ah memiliki arti nafsu yang buruk (al- nafs alammarahbi al- su') pada QS. Yusuf: 53.

 Makna sayyiah terpaut dengan psikis menampilkan arti penyakit berat pada QS.Hud: 54. (Enoh, 2007)

Makna masdar s*ayyiah* berhubungan dengan perbuatan dan akibat yang ditimbulkan dari perbuatan buruk.

- Makna sayyiah yang berhubungan dengan perbuatan :
  - 1. Melakukan Zina pada QS. Maryam: 28.
  - 2. Berburuk Sangka pada QS. Al Fath:12
  - 3. Melakukan kufur, seperti tidak beriman akan hari akhir pada QS. An-Nahl: 60, kufur pada kalangan Nabi Luth pada QS. Al Anbiya: 74, kufur kalangan nabi Nuh QS: Al Anbiya: 77. (Irawan, n.d.)

Kata *sayyi'ah* berhubungan dengan akibat:
1). Azab berbentuk hujan yang buruk ada pada QS.Al Furqan: 40 serta azab yang ditimpakan atas orang munafik QS.At Taubah: 98.

Kata *sayyi'ah* bisa dimengerti selaku suatu yang kurang baik serta wajib ditutup. Secara spesial cuma bertalian dengan raga, ialah sayyi'ah yang memiliki arti jasad ataupun mayat pada QS.(5): 31 dan menaruh arti aurat pada QS.(7): 20, 22, 27. 2). *Sayyi' ah* sebagai bentuk fa'il muannas bisa berhubungan dengan perbuatan, akibat dan syafa' at.

- a. Isi arti sayyi' ah yang berkaitan dengan perbuatan:
   Memalsukan al- Kitab serta berkata kalau kitab tersebut dari Allah pada OS.(2): 81.
- b. Melakukan syirik pada QS.(28): 84. Arti kata sayyi' ah berkenaan dengan akibat ialah: Musibah semacam paceklik, kesempitan, kesengsaraan, kekalahan ataupun terbunuh dalam perang, kelaparan, serta sebagainya yang mengenai orang munafik[QS.(4): 78, 79], yang mengenai orang kafir pada QS.(7): 95, 131, 168, yang mengenai orang mukmin pada [QS.(3): 120] serta yang mengenai orang musyrik[QS.(30): 36].

Kata *sayyi' ah* yang menyangkut syafa' at bisa dimengerti selaku syafa' at kurang baik yang dibenci serta diharamkan oleh syara' pada QS.(4): 85. (Nusaibah, 2015) Arti kata *sayyi'ah* secara totalitas terpaut

dengan perbuatan, ialah perbuatanperbuatan kurang baik yang amat dibenci Allah pada QS.(17): 38 serta makar kurang baik pada QS.(35): 43. Disamping itu menggambarkan pula perilaku orang yang beriman serta beramal saleh, namun tidak ikut dan dalam peperangan pada QS.(9):

Kata sayyiah ialah wujud pelakon (ism fa'il) dari asa' a yang disebutkan satu kali dalam Al-Quran serta memiliki arti orangorang yang berbuat keburukan dalam wujud kufur. Kesimpulan demikian terus menjadi gamblang sebab dalam beberapa peluang, kata asa' a dan pelaku musi' dikontraskan dengan kata amanu serta' amila salihan. Tidak hanya itu, para mufassir pula membagikan pemaknaan yang demikian pula.

Kata kerja *sayyi'ah* dapat dikaitkan dengan dua perihal, ialah perbuatan serta ataupun akibat.

- a. Arti kata kerja *sayyi'ah* yang berhubungan dengan perbuatan:
  - Menikahi perempuan yang sudah dinikahi oleh bapak kandung pada QS.(4): 22.
  - 2. Mengubur balita wanita secara hidup- hidup pada QS.( 16): 69]
  - 3. Melakukan kufur dalam wujud mendustakan ayat- ayat Allahpada [QS.(5): 66, QS.(7): 177, serta dalam wujud mendustakan pertemuan dengan Allah pada QS.(6): 31.
  - 4. Melakukan syirik pada QS.( 6): 36,dan Berbuat nifaq pada QS.( 58): 15, QS.( 63): 2.
  - 5. Melakukan zina pada QS.(17): 32.

# b. Al-Syarr

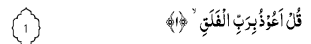
Tidak baik, dursila, sebab rasa sakit, sebab kejahatan, malapetaka, bala, rusak, menghambat, rugi, merugikan, bahaya, serta memberi bahaya dimaknai dengan Kata *al-Syarr*, menunjukan pengertian segala sesuatu yang dibenci, berbeda halnya dengan lawan katanya yaitu *al-Khair* adalah segala sesuatu yg disukai. Keburukan dari istilah ini lebih menggambarkan keburukan yang tidak mudah diketahui oleh masyarakat banyak, melainkan hanya orang-orang tertentu. Jadi jika Quran memberi isyarat bahwasannya dalam menyampaikkan dalam

nilai kebaikan serta menghindari hal buruk, harus diajak bukan memerintah.

Ali Nurdin mengemukakan pendapat mengenai arti dari al-Syarr bahwa kata tersebut mempunyai dua makna, yaitu kesedihan dan yang mengantarkan dalam kesedihan itu (Syah, 2017). Salah satu contoh lafadz alSyarr dengan derivasinya ada pada Quran surah Al-Falaq.

Surat ini yaitu terkait dimintakannya dalam melindungi hal yang mengakibatkna bahaya dari segi fisik orang-orang serta lainya.

Dalam surat al-Falaq memerintahkan manusia untuk meminta perlindungan kepada Allah. (QS. Al-Falaq ayat 1)



qul a'uużu birobbil-falaq

Katakanlah, Aku berlindung kepada Tuhan yang menguasai subuh (fajar),

Sebagai tempat berlindung diperintah ini, yaitu supaya berlindung kepada Allah, bahwa oleh sang maha kuasa inilah yang menciptakan suasana subuh, pada al falaq dalam ayat ini yg dituliskan pada ujung ayat diartikan sebagai peralihan waktu subuh bahwa, pada berpisahnya petang serta dimulainya terbit matahari hingga siang, bersama adanya pergantian antara siang dan malam Allah SWT menyuruh untuk meminta perlindungan kepadanya berdasarkan segala macam bahaya yang tidak diketahui ini.

(QS. Al-Falaq Ayat 2)

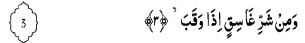


ming syarri maa kholaq

dari kejahatan (makhluk yang) Dia ciptakan,

Setiap makluk Tuhan yang menciptakan langit dan dibumi bersama semua kebesarannya, seluruh ini adalah ciptaan dari Allah. Sedangkan manusia merupakan makhluknya yang kecil terdapat di dalam serta semua dapat berbahaya untuk manusia walaupun tidak terlihat.

(QS. Al-Falaq Ayat 3)



wa ming syarri ghoosiqin izaa waqob dan dari kejahatan malam apabila telah gelap qulita,

Setiap manusia diperintahkan untuk permohonan berlindung serta penaungan terhadap Allah SWT yang melakukan penguasaan pada waktu subuh.

Bahwa Tuhan membangun bumi serta langit serta isinya, maka dari itu Allah menjadi Rabb yang membentuk seluruh makhluknya. Segala macam malam hari lah kejahatan ini digambarkan di dalamnya, maka berlindunglah kepada Allah drai hal yang jahat pada malam hari jika sudah kelam.

(QS. Al-Falaq Ayat 4)

wa ming syarrin-naffaasaati fil-'uqod

dan dari kejahatan (perempuan-perempuan) penyihir yang menjup pada buhul-buhul (talinya),

Anjuran supaya melakukan perlindungan terhadap Tuhan-Nya dari berbagai 45 mantra sihir yangmana dipakai untuk mencelakai manusia, adapun satu perbuatan yang dituju sebagai titik akhir yg dituju, bahkan manusia pula memiliki kekuatan batin yang sanggup dipakai untuk melakukan perilaku buruk. Jikalau orang yang dituju lemah akan imannya terhadap Allah, maka dapat dipastikan mereka akan meninggal terkena buhul-buhul sihir dan pada quran menjelaskan dalam ayat diatas dengan begitu nyata, serta mengakui adanya hal demikian.

(QS. Al-Falaq Ayat 5)

wa ming syarri ḥaasidin iżaa ḥasad dan dari kejahatan orang yang dengki apabila dia dengki.

Penyakit dengki dapat menimpa manusia untuk menghilangkan nikmat yang dimiliki seorang dan tidak akan menerima nikmat dari Allah SWT bila ia mempunyai sifat dengki pada hatinya, selain dijauhkan dan dibenci.

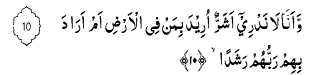
(Aulia, 2021) Menyampaikan bahwa dalam menghindari syarr, dikatakan para ulama yang dimohonkan pada Allah yaitu terdapat 2 jenis, yaitu sudah berwujud dengan nyata yang menjadikan telah dialami secara sungguhan sang pemohonnya, serta yang memiliki potensi dalam perwujudan meskipun belum pernah pemohon mengalaminya. tersebut memiliki kandungan dalam menerima memohon untuk serta melindungi berdasarkan hal buruk terhadap makluk yang diciptakan oleh Allah, yang mana datang berdasarkan pribadi sang pemohonnya berdasarkan itu, atau makhluknya hal yang buruk mudarat bisa jadi dampak dari perbutan orang itu pribadu maupun dari pihak lainya.

Yang nomor satu, bahwasannta potensi dalam melakukan hal buruk oleh manusia ditimbulkan dari adanya keburukan itu sendiri dalam manusia. yang nomor dua, melakukan hal buruk maupun perbuatan buruk yang merupakan memohon untuk tidaklah menerima siksaan dari dampak perlakuan hal tersebut lewat ampunan sang Illahi, yang mana terkait menggunakan pribadi sebagai yang memohon, ayat diatas meliputi perbuatan mahluk lain yang menimbulkan kejahatan yang menimpanya dalam permohonan perlindungan. Dalam memahami yang berikut ini, tidak terdapat tempat bagi pendapat yang melakukan pembatasan arti ma khalaq bersama makluk terrtentu, misalnya setan maupun iblis, serta hewan-hewan , kemudian yang diperi permohonan merupakan setiap sesuatu yang dapat memberi akibat syarr maupun memiliki potensi dalam mengakibatkannya.

Mā Khalaq apa yang telah diciptakan-Nya merupakan arti yang mana sudah di ciptakan yang merupakan kata kerja yang lampau dalam maknanya, demikianpula dilimpahkan bahwa Syarr pada makhluknya, serta tidak pada Tuhan yang menciptakan. Maka telah dijelaskan dalam kitab suci Al quran bahwasannya Allah dalam dirinya memiliki sifat serta perbuatannya yang sangat baik sempurna serta tidak ada suatu keburukan baginya ataupun kekurangannya, bahwa

telah ditunjukkan Allah mempunyai sifat yang sangat baik, dan jika manusia memiliki keyakinan atas Allah yang begitu sempurna dengan semua yang telah dikehendakiNya sangatlah baik lagi terpuji maka akan dipastikan beliau mempercayai banyak keburukkan maupun kejelekan yang asalnya dari Tuhan..

Contoh lain lafaz al-Syarr yaitu terdapat pada (QS. Al-Jinn 72: 10):



wa annaa laa nadriii asyarrun uriida biman<del>g</del> fil-ardhi am arooda bihim robbuhum rosyadaa

Dan sesungguhnya kami (jin) tidak mengetahui (adanya penjagaan itu) apakah keburukan yang dikehendaki orang yang di bumi ataukah Tuhan mereka menghendaki kebaikan baginya.

Azab maupun siksaan pada ayat di atas merupakan makna dari lafadz al syarr. Allah telah memberikan keterangan pembicaraan para jin yaitu "para jin tidak tahu-menahu terkait siksaan yang mana sudah dikehendaki oleh Tuhan Yang Maha Esa dilimpahkan terhadap para penduduk bumi yang berkaibat para jin tidak boleh untuk mendengar informasi yang ada di langit serta kami (para jin) dilempari menggunakan panah yang menghasilkan api?" hal tersebut dijelaskan oleh al-Tabari dalam ayat di atas.

Iblis dalam ayat tersebut di atas mengatakan "bahwasannya iblis tidak tahumenahu apakah Allah SWT melakukan penghendakan dalam pengutusan Rasulnya kepada mereka atau dalam menggunakan sangatlah ketat benteng yang yang dijatuhkan untuk para penghuni bumi dalam hal ini berupa siksaan?" pernyataan tersebut juga ada yang mengartikan bahwasannya sebuah percakapan para jin yang mana dilakukan pada saat sebelum jin-jin mendengarkan lantunan kitab suci Qur'an serta sesudah mereka saling mengetahui bahwasannya Nabi Muhammad SAW sudah di utus oleh Tuhan dan para jin diibaratkan saling mengungkapkan "Apakah penduduk bumi akan menerima hidayah maupun hal yang baik apabila penduduk bumi percaya? serta para jin juga tidak mengetahui jika penghuni bumi melakukan hal yang tidak baik jika telah dikehendaki dengan pengutusan Nabi Muhammad SAW jika penduduk bumi dusta?" Hal tersebut dipahami serta disimpulkan oleh para ulama.

# b. Al-Fahsya

Kata Al-Fahsyâ' berasal dari bahasa arab yang pada dasarnya memiliki arti sesuatu yang buruk, keji dan hina. Al-Fahsyâ' juga dapat bermakna sesuatu yang melampaui batas dalam keburukan, baik secara ucapan maupun perbuatan, dan sering kali lafaz tersebut menunjukkan kepada perzinahan, homoseksual, kekikiran, dan kemusyrikan. Menurut (Syah, 2017), sehingga dapat dikatakan bahwa makna dari kata Al-Fahsyâ' terbagi menjadi dua macam yaitu:

- perbuatan keji kepada Allah seperti berbuat syirik, mempercayai kepada selain Allah
- perbuatan keji kepada sesama manusia baik secara ucapan atau perbuatan seperti pelit, fitnah, menyebarkan berita palsu, dan berkata kasar, zina.

Selain itu, Allah juga memberikan beberapa teguran dan peringatan bagi orangorang yang melakukan perbuatan yang dilarang dan keji, seperti contohnya:

- 1) mendapat ancaman,
- 2) mendapat hukuman,
- 3) mendapat azab,
- 4) mendapat siksaan,
- 5) mendapat pelajaran untuk kaum setelahnya.

Namun, di dalam Al-Quran, Allah memberikan kita perintah yang dapat mencegah kita berbuat perbuatan yang, seperti misalnya:

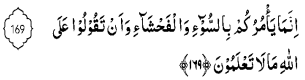
- 1) melaksanakan solat,
- 2) berbuat baik kepada sesama manusia atau makhluk ciptaan Allah lainnya,
- 3) menghindari perbuatan keji,
- 4) memohon ampunan kepada Allah,
- 5) bertaubat sungguh-sungguh kepada Allah.

Dalam Al-Quran, kata Al-Fahsyâ' memiliki arti yang sama juga yaitu keji namun memiliki makna yang berbeda disetiap ayat. Kata Al-Fahsyâ' jika tanpa derivasinya disebutkan sebanyak 5 kali dalam 4 surat Al-Quran, yakni terdapat dalam QS. Al-Baqarah: 169, QS. Al-

Baqarah: 268, QS. An-Nahl: 90, QS. An-Nûr: 21, dan terakhir terdapat dalam QS. Al-'Ankabût: 45. Sedangkan jika kata Al-Fahsyâ' disertai dengan derivasinya yaity Al-Fuhsyu, Al-Fahsyâ'u dan Al-Fâhisyatu, maka kata Al-Fahsyâ' beserta derivasinya disebutkan sebanyak 24 kali dalam 15 surat, yaitu terdapat dalam QS. Al-Bagarah: 169, QS. Al-Bagarah: 268, QS. Ali-'Imrân: 135, OS. Al-Nisâ": 15, OS. Al-Nisâ": 19, OS. Al-Nisâ": 22, QS. Al-Nisâ": 25, QS. Al-An'âm: 151, QS. Al-A'râf: 28, QS. Al-A'râf: 33, QS. Al-A'râf: 80, QS. Yûsuf: 24, QS. Al-Nahl: 90, QS. Al-Isrâ": 32, QS. An-Nûr: 19, QS. An-Nûr: 21, QS. Al-Syûrâ: 37, QS. Al-Naml: 54, QS. Al-'Ankabût: 28, 45, QS. Al-Ahzâb: 30, QS. Al-Najm: 32, QS. Al-Talâq: 1. (Syah, 2017)

Hanya saja, dalam penulisan ini, penulis hanya akan membahas mengenai cakupan makna kata Al-Fahsyâ' dalam Al-Quran tanpa derivasinya. Beberapa analisis makna dibawah ini di dapat dari beberapa penjelasan yang bersumber dari (https://tafsir.learn-quran.co/id)

1). Allah Subhanahu Wa Ta'ala berfirman dalam (QS. Al-Baqarah: Ayat 169)



innamaa ya-murukum bis-suuu-i wal-faḥsyaaa-i wa ang taquuluu 'alallohi maa laa ta'lamuun

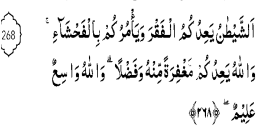
Sesungguhnya (setan) itu hanya menyuruh kamu agar berbuat jahat dan keji dan mengatakan apa yang tidak kamu ketahui tentang Allah.

> ayat tersebut, menjelaskan tentang bagaimana keimanan dalam diri manusia bisa berubah, tidak konsisten, naik dan turun. Mereka diperintahkan untuk berpaling dari berbagai rayuan setan dengan semua tipu dayanya. Dan ketika seorang dalam keadaan manusia yang sudah beriman dan bertagwa, Allah memerintahkan untuk tidak mudah terpancing oleh rayuan setan agar keimanan tersebut tidak goyah.

> Kata Al-Fahsyâ' pada ayat tersebut, memiliki makna perbuatan keji yang dapat membuat iman seorang manusia goyah,

contohnya percaya pada nenek moyang (seperti yang disebutkan pada ayat selanjutnya (QS. Al-Baqarah: 170).

2). Allah Subhanahu Wa Ta'ala berfirman (QS. Al-Baqarah: Ayat 268)



asy-syaithoonu ya'idukumul-faqro wa ya-murukum bil-faḥsyaaa, wallohu ya'idukum maghfirotam min-hu wa fadhlaa, wallohu waasi'un 'aliim

Setan menjanjikan (menakut-nakuti) kemiskinan kepadamu dan menyuruh kamu berbuat keji (kikir), sedangkan Allah menjanjikan ampunan dan karunia-Nya kepadamu. Dan Allah Maha Luas, Maha Mengetahui.

Dalam ayat tersebut menjelaskan bahwa setan berusaha menggoda manusia dengan berkurangnya harta yang dimiliki sebab menunaikan ibadah berzakat dan memberi sedekah kepada yang membutuhkan sesuai syariat yang Allah tetapkan. Sehingga dari konteks ayat tersebut menunjukkan bahwa setan merayu manusia untuk enggan mengeluarkan zakat. Hal itu merupakan perilaku yang begitu buruk dan tidak disukai oleh Allah.

Kata Al-Fahsyâ' pada ayat tersebut memiliki makna keji dalam hal kikir atau pelit, sehingga enggan mengeluarkan harta nya di jalan Allah karena takut ditimpa kemiskinan.

3). Allah Subhanahu Wa Ta'ala berfirman dalam (QS. An-Nahl: Ayat 90)



# ۵ يَأْمُرُ بِالْعَدُلِ وَالْإِحْسَانِ وَإِيْتَآيِ ذِي ٥ وَيَنْهَى عَنِ الْفَحْشَآءِ وَالْمُنْكَرِ وَالْبَغْيِ مُ لَعَلَّكُمْ تَذَكَّرُونَ ﴿ ١٠﴾

يَّايُّهَا الَّذِيْنَ أَمَنُوْا لَا تَتَّبِعُوْا خُطُوْتِ الشَّيْطِنِ " وَمَنْ يَّتَبِعُ خُطُوْتِ الشَّيْطِي فَإِنَّهُ يَأْمُرُ بِالْفَحُشَاءِ وَالْمُنْكَرِ \* وَلَوْلَا فَضُلُ اللهِ عَلَيْكُمْ وَرَحْمَتُهُ مَا زَكِي مِنْكُمْ مِنْ أَحَدٍ أَبَدًا وَّلْكِنَّ اللَّهَ يُزَكِّيٰ مَنْ يَّشَاءُ ۗ وَاللَّهُ سَمِيعٌ عَلِيْمٌ ﴿٢١﴾

innalloha ya-muru bil-'adli wal-ihsaani wa iitaaa-i zil-qurbaa wa yan-haa 'anil-fahsya wal-mungkari wal-baghyi ya'izhukum la'allakum tażakkaruun

Sesungguhnya Allah menyuruh (kamu) berlal yaaa ayyuhallaziina aamanuu laa tattabi'uu adil dan berbuat kebajikan, memberi bantuar khuthuwaatisy-syaithoon, wa may yattabi' perbuatan keji, kemungkaran, dan permusuh bil-fahsyaaa-i wal-mungkar, walau laa dapat mengambil pelajaran.

Dalam ayat tersebut menjelaskan bahwa sesungguhnya Allah menyuruh kita semua untuk bertauhid, berlaku adil, dan berbuat dengan bersungguh-sungguh kebaikan seperti seolah-olah kamu melihat-Nya. Sebagaimana yang telah dijelaskan oleh hadis bahwa memberi bantuan kepada kaum kerabat harus dipentingkan terlebih dahulu daripada memberi bantuan kepada orang lain. Dan juga Allah melarang dari perbuatan keji, yakni zina dan kemungkaran yang menurut hukum syariat berupa perbuatan kekafiran dan kemaksiatan.

Kata Al-Fahsyâ' dalam ayat tersebut memiliki makna tentang hal yang keji berupa zina. Namun hal tersebut berupa peringatan dari Allah bahwa hal keji tersebut adalah pengajaran yang Allah berikan kepada kita melalui perintah dan larangan-Nya agar kita semua dapat mengambil pelajaran dari hal tersebut dan menjauhi larangan tersebut.

4). Allah Subhanahu Wa Ta'ala berfirman (QS. An-Nur: Ayat 21)

kepada kerabat, dan Dia melarang (melakuki khuthuwaatisy-syaithooni fa innahuu ya-muru Dia memberi pengajaran kepadamu agar kar fadhlullohi 'alaikum wa roḥmatuhuu maa zakaa mingkum min ahadin abadaw wa laakinnalloha yuzakkii may yasyaaa, wallohu samii'un 'aliim

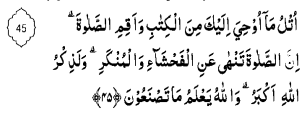
> Wahai orang-orang yang beriman! Janganlah kamu mengikuti langkah-langkah setan. Barang siapa mengikuti langkah-langkah setan, maka sesungguhnya dia (setan) menyuruh mengerjakan perbuatan yang keji dan mungkar. Kalau bukan karena karunia Allah dan rahmat-Nya kepadamu, niscaya tidak seorang pun di antara kamu bersih (dari perbuatan keji dan mungkar itu) selama-lamanya, tetapi Allah membersihkan siapa yang Dia kehendaki. Dan Allah Maha Mendengar, Maha Mengetahui.

> > Dalam ayat tersebut menjelaskan bahwa ayat ini melarang kaum mukmin mengikuti langkah-langkah setan. Seperti tuduhan yang dijatuhkan kepada 'Aisyah yang telah dibantah pada ayat-ayat sebelumnya, bahwa hal itu adalah ulah setan. Maka dari itu Allah menyuruh orang-orang yang beriman untuk membentengi diri dengan keimanan dan janganlah mengikuti langkah-langkah setan yang membisikkan kejahatan yang salah satu di antaranya adalah menyebarkan berita bohong. Karena yang mengikuti langkah-langkah setan dengan penuh kesadaran, maka dia telah berbuat keji dan mungkar karena sesungguhnya menyuruh mengerjakan perbuatan yang keji.

> > dalam Kata Al-Fahsyâ' ayat ini memiliki makna yaitu ucapan perbuatan yang tidak sejalan dengan

tuntunan agama dan akal sehat, seperti zina dan tuduhan berzina, dan perbuatan mungkar, yaitu perbuatan buruk yang dicela oleh adat istiadat dan bertentangan dengan nilai-nilai agama.

5). Allah Subhanahu Wa Ta'ala berfirman dalam (QS. Al-'Ankabut: Ayat 45)



utlu maaa uuḥiya ilaika minal-kitaabi wa aqimish-sholaah, innash-sholaata tan-haa 'anil-faḥsyaaa-i wal-mungkar, walazikrullohi akbar, wallohu ya'lamu maa tashna'uun

Bacalah Kitab (Al-Qur'an) yang telah diwahyukan kepadamu (Muhammad) dan laksanakanlah sholat. Sesungguhnya sholat itu mencegah dari (perbuatan) keji dan mungkar. Dan (ketahuilah) mengingat Allah (sholat) itu lebih besar (keutamaannya dari ibadah yang lain). Allah mengetahui apa yang kamu kerjakan.

Dalam ayat tersebut terlihat jelas bahwa sholat merupakan ibadah yang paling utama dari ibadah yang lain. Hal dikarenakan bahwa salat itu mengandung dua hikmah, yaitu dapat menjadi pencegah diri dari perbuatan keji dan perbuatan munkar. Maksudnya dapat menjadi pengekang diri dari kebiasaan melakukan kedua perbuatan tersebut dan mendorong pelakunya dapat menghindarinya.

Makna kata Al-Fahsyâ' pada ayat tersebut merujuk pada maraknya terjadi perbuatan yang keji, maka dari itu Allah memerintahkan kita semua untuk mendirikan sholat dengan baik dan benar agar terhindar dari berbagai macam perbuatan yang keji.

# **SIMPULAN**

Kata kebaikan merupakan kata yang memiliki makna terpuji atau baik. Kebaikan juga bermakna sesuatu yang harus dilaksanakan. Kebaikan dapat didasarkan pada perbuatan atau suatu hal yang seasuai dengan pentunjuk syari'at dan akal sehat. Kebaikan akhlak merupakan kebaikan yang berdasar pada syara' serta akal sehat. Oleh karena itu, dapat disimpulkan bahwa kebaikan ada suatu perbuatan atau hal baik yang

harus dilaksanakan, serta perbuatan tersebut sesuai dengan akal sehat dan syari'at.

Sedangkan kata keburukan merupakan kebalikan dari kebaikan yaitu kata yang bermakna tidak terpuji atau buruk. Keburukan merupakan suatu hal yang harus ditinggalkan. Sebagaimana (Syah, 2017) mengatakan bahwa keburukan merupakan sesuatu yang harus ditinggalkan dan dibenci. Oleh karena itu dapat kita simpulkan bahwa keburukan merupakan suatu perbuatan tercela yang harus ditinggalkan.

Dalam menjelaskan kata kebaikan dan keburukan Al-Quran menggunakan banyak istilah sehingga kata-kata kebaikan dan keburukan yang terdapat di dalam Al-Quran ada banyak macam seperti al-khair, al-ihsan, dan alma'ruf pada kata-kata kebaikan serta asysayyi'ah, al-syarr, dan al-fahsya pada kata-kata keburukan.

Dengan demikian, kata kebaikan dan keburukan yang ada di dalam Al-Quran memiliki berbagai macam bentuk. Satu kata yang ada di dalam Al-Quran dapat memiliki makna yang berbeda, sehingga kata yang mempunyai arti sama bisa jadi memiliki pilihan kata yang bervariasi.

# **DAFTAR PUSTAKA**

Ainiyah, S. M. (2018). Konsep Ihsan dalam Al Qur'an dan kontekstualisasinya di Era Imagologi. *Doctoral Dissertation*, *UIN* Sunan Ampel Surabaya.

Aulia, F. (2021). TAFSIR SŪRAH AL-MU'AWWIŻATAIN MENURUT BUYA HAMKA DAN QURAISH SHIHAB. Bachelor's Thesis, Fu.

Eduwar. (2018). Potensi kebaikan dan keburukan pada manusia dalam al-quran dan hadis.

Enoh. (2007). Konsep Baik (Kebaikan) Dan Buruk (Keburukan) Dalam Al-Qur'an. MIMBAR: Jurnal Sosial Dan Pembangunan, XXIII, 15–39.

Faruki, A. (2019). Respon Pemikir Muslim Konservatif terhadap penggunaan Teori Hermeneutika dalam Tafsir Al-Qur'an. http://digilib.uinsby.ac.id/id/eprint/34921

Fathaturrohmah, A. (2018). Amar Ma'ruf Nahi Munkar dalam Perspektif Al- Qur'an (Studi Komparatif dalam Penafsiran Sayyid Quthb dan Al- Sya'râwî). 13.

Fauziah, M. (2019). Konsep Kebaikan dalam Perspektif Dakwah. AL-IDARAH: Jurnal

- Manajemen Dan Administrasi Islam, 3(1), 73-94.
- Lismanda, Y. F. (2017). PONDASI PERKEMBANGAN PSIKOSOSIAL ANAK MELALUI PERAN AYAH DALAM KELUARGA. Viractina: Jurnal Pendidikan Islam, 89–88.
- Lubis, S. A. (2019). Lafaz yang Bermakna Keburukan Dalam Al-Quran.
- Pamungkas, D. D. (2019). KONSEP IHSAN DALAM AL-QURAN PERSPEKTIF TASAWUF. *Doctoral Dissertation, UIN Raden Intan Lampung*.
- Siska, D. (2019). Kebaikan (al-Tayyib) dan balasannya dalam al-qur'an (Bachelor's thesis, Fakultas Ushuluddin UIN Syarif Hidayatullah Jakarta).
- Syah, A. (2017). LAFAZ-LAFAZ YANG BERMAKNA KEBURUKAN DALAM PERSPEKTIF AL-QURAN: ANALISIS TERHADAP LAFAZ AL-SYARR, AL-FAHSYÂ' DAN AL-SÛ' Skripsi. Bachelor's Thesis, UIN Syarif Hidayatullah Jakarta: Fakultas Ushuluddin.

- Syah, A. (2017). MAKNA KATA FAHSYA' DAN DERIVASINYA DALAM ALQURAN: KAJIAN SEMANTIK. Doctoral Dissertation, UIN Sunan Gunung Djati Bandung.
- Syeikh, A. K. (2018). Rekonstruksi Makna Dan Metode Penerapan Amar Ma 'Ruf Nahi Mun Kar. *Al Idarah*, 2(2), 1–22.
- Zainal Arif, Adi Abdurrahman, Z. Z. (2021). Kosa Kata Kebaikan Dalam Al Quran (Analisis Makna Pada Kata Al Khair, At Tayyib, Dan Al Hasanah). *Al-I'jaz: Jurnal Studi Al-Qur'an, Falsafah Dan Keislaman*, 3(1), 98–112.
  - https://scholar.google.co.id/citations?view\_op=view\_citation&hl=id&user=FRKlSUwAAAAJ&citation\_for\_view=FRKlSUwAAAAJ:Zph67rFs4hoC